لَمُ الْمُ الْهُوَ الْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

> ,ديور<u>الا</u> خسبة مِزَالِعُهاءِ

#### ح مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢١هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة /إعداد نخبة من العلماء - المدينة المنورة.

۳۱۲ ص، ۲۳×۱۲ سم

ردمك: ۲-۱۵-۲۷۸۸ ، ۹۹۲۰

١- العقيدة الإسلامية ٢- الإيمان (الإسلام) ٣٠ - العنوان

ديوي ۲٤، ۲۰/ ۲۰۱

رقم الإيداع: ٢٠/٤٠١٠

ردماك :٢-١٥-٧٤٨ ٩٩٦٠

بِنَ الرَّمْزِ الرَّحِيَ

#### مقدّمة

بقلم معالي الشيخ صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ وزير الشـــؤون الإســــلامية والأوقاف والدعوة والإرشـــاد المشرف العام على المجمع

الحمد لله رب العالمين، القائل في كتابه الكريم ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ [النحل: ١٢٥]. والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، القائل: (( بلغوا عني ولو آية )) [البحاري: ٣٤٦١].

أما بعد: فإنفاذاً لتوجيهات خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز آل سعود - حفظه الله - في إيصال الخير إلى عمروم المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، بدءاً بالعناية بكتاب الله، والعمل على تيسير نشره، وترجمة معانيه، وتوزيعه بين المسلمين، والراغبين في دراسته من غرهم، ثم نشر ما ينفع المسلمين في جميع شؤون حياقهم الدينية والدنيوية.

وإيماناً من وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ممثلة في مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة النبوية، بأهمية الدعوة إلى الله تعالى على بصيرة فإنه يسرها أن تقدم كتاب:

(﴿ أُصولُ الْإِيمَانُ فِي ضَوءَ الْكِتَابِ وَالْسِنَةِ ﴾)

وذلك لتبصير المسلمين في أمور العقيدة التي هي أساس الإيمان، لقولم صلى الله عليه وسلم: (( إن في الجسم مضغة إذا صلحت صلح الجسم كله)) [البخاري: ٢٥]، وستتبعه إن شاء الله تعالى سلسلة من الكتب في الحديث، والفقه، والذكر والدعاء، والتي نرجو من الله العلي القدير أن ينفع ها عموم المسلمين.

وهذه المناسبة يسري أن أشكر الإخوة الذين قاموا بـــاعداد الكتــاب (تأليفاً، ومراجعة، وصياغة) جهدهم المخلص، وللأمانة العامـــة للمجمـع حسن اهتمامها ومتابعتها، وأدعو الله تعالى أن يحفظ هذه البلاد راعية للدين، وحامية للعقيدة الصحيحة في ظل قيادة خادم الحرمين الشريفين، وسمــو ولي عهده الأمين، وسمو النائب الثاني، حفظهم الله، وآخر دعوانا أن الحمــد لله رب العالمين.

#### المقدِّمة

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأتمَّ علينا النعمة، وجعل أمَّتنا – أمَّــة الإسلام – خيرَ أمَّة، وبعث فينا رسولاً منَّا يتلو علينا آياته ويزكينا، ويعلِّمنا الكتاب والحكمة، والصلاة والسلام على من أرسله الله للعالمين رحمة، نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه،

أما بعد: فإنَّ الحكمة من حلق الجن والإنس هي عبادة الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الجِّنِ وَالْإِنسَ إِلَّالِيعَبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٠). ولذا كان التوحيد والعقيدة الصحيحة المأخوذة من منبعها الأصلي وموردها المبارك كتاب الله وسنة رسوله على هي الغاية لتحقيق تلك العبادة، فهي الأساس لعمارة هذا الكون، وبفقدها يكون فساده وخرابه واختلاله، كما قال الله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَا أُو اللهُ اللهُ لَفَسَدَتًا فَسُبْحَنَ اللهِ رَبِالْعُرْشِ عَمَا يَصِفُونَ ﴾ (الأنباء: ٢٢)، وقال سبحانه: ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدَا عَمَا يَكُلُ شَيْءٍ عَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدَا عَمَا اللهُ عَمْ ذلك من الآيات.

ولَمَّا كان غير ممكن للعقول أن تستقلُّ بمعرفة تفاصيل ذلك بعـــــث الله

رسلَه وأنــزل كتبه؛ لإيضاحه وبيانه وتفصيله للناس حتى يقوموا بعبادة الله على علم وبصيرة وأسُس واضحة ودعائم قويمة، فتتابع رسلُ الله على تبليغه، وتوالوا في بيانه، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (ناطر: ٢٢)، وقال سبحانه: ﴿ مُّمَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَمَّرًا ﴾ (المومنون: ٢٤)، أي يتبع بعضهم بعضاً إلى أن ختمهم بسيِّدهم وأفضلهم وإمامهم نبيِّنا محمد عَلَيْ في الله سررًا وأدّى الأمانة، ونصح الأمَّة، وحاهد في الله حق جهاده ودعا إلى الله سررًا وجهراً، وقام بأعباء الرسالة أكملَ قيام، وأوذي في الله أشدَّ الأذى، فصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، ولم يزل داعياً إلى الله هاديـــاً إلى صراطــه للستقيم حتى أظهر الله به الدِّين، وأتمَّ به النِّعمة، ودخل الناس بسبب دعوتــه للستقيم حتى أظهر الله به الدِّين، وأتمَّ به النَّعمة، ودخل الناس بسبب دعوتــه في دين الله أفواحاً، ولم يَمُت عَلَيْ حتى أكمل الله به الدِّين وأتمَّ به النِّعمـــة، وأنــزل في ذلك سبحانه قولــه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ اللهُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَلُونُ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَلُونُ وأَنْمَتُ عَلَيْهُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ وأَنْمَتُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْ فَا فَالْمَالِهُ وأَنْمُ وأَنْمُ

فبيَّن صلوات الله وسلامه عليه الدين كلَّه أصوله وفروعه، كما قال إمام دار الهجرة مالك بن أنس رحمه الله: «مُحال أن يُظنَّ بالنبي ﷺ أنَّه علَّم أمت الاستنجاء ولم يعلمهم التوحيد».

وقد كان على الشرك كله وإخلاص الدِّين لله ونبذ الشرك كله كبيره وصغيره شأن جميع المرسلين؛ إذ أنَّ الرسلَ كلَّهم متَّفقون على ذلك، متضافرون على الدعوة إليه، بل هو منطلقُ دعوهم وزبدة رسالتهم وأساس بعثتهم، يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعْنَا فِي الله وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا وَ الله وَالله والله والله

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ اللَّهَ إِلَا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٢٥)، وقال تعالى: ﴿ وَشَكُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ ءَالِهَ لَيُعْبَدُونَ ﴾ (الزحرف: ٤٥)، وقال تعسالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَى بِهِ عِنُوحًا وَ أَلَذِى آَوْحَيْنَ آ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ مِنْ أَلْوَيْنَ وَلَا لَئِينَ مَا وَصَى بِهِ عِنُوحًا وَ أَلَذِى آَوْحَيْنَ آ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْقَ اللّهُ مَا مُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلَيْهِ مَا وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ وَمُنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا وَصَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلِهُ اللّهُ مَا وَلَهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ مَا وَصَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة على عن رسول الله على أنّه قال: (الأنبياء إخوة لعلّات، أُمّهاتُهم شتّى ودينُهم واحد)(١)، فـــالدِّين واحــد، والعقيدة واحدة، وإنَّما حصل التنوُّعُ بينهم في الشرائع، كما قـال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جُأْ ﴾ (المائدة:٤٨).

ولذا ينبغي أن يكون متقرِّراً لدى كلِّ مسلم وواضحاً لدى كلِّ مؤمن أنَّ العقيدة لا مجال فيها للرأي والأخذ والعطاء، وإنَّما الواجب على كلِّ ممسلم في مشارق الأرض ومغاربها أن يعتقد عقيدة الأنبياء والمرسلين، وأن يؤمن بالأصول التي آمنوا بها ودعوا إليها دون تشكُّكٍ أو تسردُّد، ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْوِلَ إِلَيهِ مِن رَبِّهِ عَوَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلْتَهِكَنِهِ عَرَّسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نَفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عَلَمُ اللّهِ وَمَلْتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ وَلَيْكَ لَانَفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غَفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَمَلْتَهِكُنِهِ وَرُسُلِهِ اللّهِ وَمُلْتَهِكُنِهِ وَرُسُلِهِ وَلَيْكَ الْمَصِيدُ ﴾ (البقرة: ٢٨٥).

فهذا شأنُ المؤمنين، وهذا سبيلهم: الإيمان والتسليم والإذعان والقبول، وعندما يكون المؤمن كذلك ترافقه السلامة، ويتحقَّق له الأمن والأمان، وتزكو نفسُه، ويطمئنُّ قلبُه، ويكون بعيداً تمام البعد عمَّا يقع فيه ضُلَّال النساس

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٤٤٣)، وصحيح مسلم (٢٣٦٥).

بسبب عقائدهم الباطلة من تناقض واضطراب وشكوك وأوهام وحَيرة وتذبذب.

والعقيدة الإسلامية الصحيحة بأصولها الثابتة وأسسها السليمة وقواعدها المتينة هي - دون غيرها - التي تحقّق للناس سعادهم ورفعتهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة؛ لوضوح معالمها، وصحّة دلائلها، وسلمة براهينها وحججها، ولموافقتها للفطرة السليمة، والعقول الصحيحة، والقلوب السويّة.

ولهذا فإنَّ العالَمَ الإسلامي كلَّه في أشدِّ الحاجة إلى معرفة هذه العقيدة الصافية النقيَّة؛ إذ هي قطبُ سعادته الذي عليه تدور، ومستقر نجاته الذي عنه لا تحور.

وفي هذا المؤلّف الوجيز يجد المسلم أصول العقيدة الإسلامية وأهمة أسسها وأبرز أصولها ومعالمها ثمّا لا غنى لمسلم عنه، ويجد ذلك كلّه مقرونا بدليله، مدعّما بشواهده، فهو كتاب مشتمل على أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، وهي أصول عظيمة موروثة عن الرسل، ظاهرة غاية الظهور، يمكن لكل مميّز من صغير وكبير أن يُدركها بأقصر زمان وأوجز مدّة، والتوفيق بيد الله وحده. وهذه المناسبة نتقدم بالشكر الجزيل للذين ساهموا في إعداد هذا الكتاب وهم: الدكتور صالح بس سعد السحيمي، والدكتور عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد، والدكتور إبراهيم بن عامر الرحيلي. كما نشكر اللذين قاما بمراجعته وصياغته وهما: الدكتور على بن عمد ناصر فقيهي، والدكتور أحمد بن عطية الغامدي.

الأمانة العامة

لجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف

#### تمهيد

قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْ يَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَ لَهُ، حَيَوْةَ طَيِّبَةً وَلَنَجْ زِينَّ لَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ٩٧). وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَشْكُورًا ﴾ (الإسراء: ٩١).

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ عُمُومِنَاقَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَكِكَ لَهُمُ ٱلدَّرَجَنَتُ الْفَكِلَ ﴾ (طه: ۷۰). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتَ لَهُمُ الْدَيْنَ فَيْهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴾ (الكهف: ۱۰۷، ۱۰۸). جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا \* خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴾ (الكهف: ۱۰۸، ۱۰۸). والآيات في هذا المعنى في القرآن الكريم كثيرة.

وقد دلت نصوص الكتاب والسنة على أن الإيمان يقوم على الأصــول الستة، وهي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقــدر خيره وشره، وقد جاء ذكر هذه الأصول في القرآن الكريم والسنة النبويـة في مواطن عديدة. منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ءَوَٱلْكِئْبِٱلَّذِي

نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْكِتَابِ ٱلَّذِى آَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكَفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْمِكَتِهِ عَ وَكُنْبِهِ وَمُلَيْمِكَتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَوَالْمَوْرِ فَقَدْضَلَّ ضَلَالْاَبَعِيدًا ﴾ (النساء:١٣٦).

٢-وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْهِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَلْكِنَّ الْهُ وَاللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَةِ كَالْكِهْ وَٱلْكِئْبِ وَٱلنَّبِيْتَنَ ﴾ (البقرة: ١٧٧).

٣-وقوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكُوهِ وَكُنُهُ هِ وَرُسُلِهِ عَلَانُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِمِّن رُسُلِهِ وَوَكَالُواْسَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (البقرة: ٢٨٥).

٤ - وقوله تعالى: ﴿ إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر: ٤٩).

٥- وثبت في صحيح مسلم من حديث عمر بن الخطاب المشهور بحديث جبريل أن جبريل سأل النبي على فقال: أخبري عن الإيمان، قال: (أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خييره وشره)(١).

فهذه أصول ستة عظيمة يقوم عليها الإيمان، بل لا إيمان لأحد إلا بالإيمان بها، وهي أصول مترابطة متلازمة، لا ينفك بعضها عرض بعضها فالإيمان ببعضها كفر بباقيها.

وفيما يلي بيان ما يتعلق بالأصل الأول من هذه الأصول وهو الإيمان بالله.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (١).

## الباب الأول: الإيمان بالله

إن الإيمان بالله عز وجل هو أهم أصول الإيمان، وأعظمها شانا، وأعلاها قدرا، بل هو أصل أصول الإيمان، وأساس بنائه، وقوام أمره، وبقية الأصول متفرعة منه، راجعة إليه، مبنية عليه. والإيمان بالله عز وجل هو الإيمان بوحدانيته سبحانه في ربوبية، وألوهيته، وأسمائه وصفاته، فهذه أصول ثلاثة يقوم عليها الإيمان بالله، بل إن الدين الإسلامي الحنيف إنما سمي توحيدا لأن مبناه على أن الله واحد في ملكه وأفعاله لا شريك له، وواحد في ذاته وأسمائه وصفاته لا نظير له، وواحد في ألوهيته وعبادته لا ند له.

وبهذا يعلم أن توحيد الأنبياء والمرسلين ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: توحيد الربوبية، وهو الإقرار بأنَّ الله تعالى ربُّ كـــلِّ شيء ومليكُه وخالقُه ورازقُه، وأنَّه المحيي المميتُ النـــافعُ الضـــار، المتفــرِّدُ بالإجابة عند الاضطرار، الذي له الأمر كلُّه، وبيده الخير كلُّه، وإليه يُرجـــع الأمرُ كلُّه، لا شريك له في ذلك.

القسم الثاني: توحيد الألوهية، وهو إفراد الله وحده بالذلّ والخضوع والمحبَّة والخشوع والركوع والسجود والذبح والنذر، وسائر أنواع العبادة لا شريك له.

القسم الثالث: توحيد الأسماء والصفات، وهو إفراد الله تعالى بما سمى ووصف نفسه في كتابه وعلى لسان نبيه وتنسزيهه عن النقائص والعيوب ومماثلة الخلق فيما هو من خصائصه والإقرار بأنَّ الله بكلِّ شهيء عليم، وعلى كلِّ شيء قدير، وأنَّه الحيُّ القيُّوم الذي لا تأخذه سِنة ولا نوم، له المشيئة النافذة والحكمة البالغة، وأنَّه سميع بصير، رؤوف رحيه، على العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وأنَّه السملِك القدوس السلام المؤمن

المهيمن العزيز الجبَّار المتكبِّر، سبحان الله عمَّا يشركون، إلى غير ذلك مـــن الأسماء الحسني، والصفات العلي.

ولكل قسم من هذه الأقسام الثلاثة دلائلُ كثيرة من الكتاب والسنة. فالقرآن كلُّه في التوحيد، وحقوقه وجزائه وفي شأن الشـــــرك وأهلـــه وجزائهم.

وهذه الأقسام الثلاثة للتوحيد قد أخذها أهل العلم بالاستقراء والتتبع لنصوص الكتاب والسنة، وهو استقراء تام لنصوص الشرع، أفساد هسذه الحقيقة الشرعية، وهي أن التوحيد المطلوب من العباد هو الإيمان بوحدانية الله في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، فمن لم يأت بهذا جميعه فليسس مؤمن، وفيما يلي فصول ثلاثة في كل فصل منها بيان لقسم من هذه الأقسام:

# الفصل الأول: توحيد الربوبية المبحث الأول: معناه وأدلته من الكتاب والسنة والعقل والفطرة.

## أولا: تعريفه:

أ- لغة: الربوبية مصدر من الفعل ربب، ومنه الربّ، فالربوبية صفــة الله، وهي مأخوذة من اسم الرب، والرب في كلام العرب يطلق على معان: منها المالك، والسيد المطاع، والــمُصْلِح.

ب- أما في الاصطلاح: فإن توحيد الربوبية هو إفراد الله بأفعاله.

ومنها الخلق والرزق والسيادة والإنعام والملك والتصوير، والعطاء والمنع، والنفع والضر، والإحياء والإماتة، والتدبير المحكم، والقضاء والقدر، وغــــير ذلك من أفعاله التي لا شريك له فيها، ولهذا فإن الواجب على العبد أن يؤمن بذلك كله.

#### ثانيا: أدلته:

أ-من الكتاب: قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَثْيرِ عَمَدِ تَرَوْنَهُ أَوْأَلْقَى فِ الْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنبُنْنَا فِيهَا مِن الْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنبُنْنَا فِيهَا مِن صُلِّ رَفْحِ كَرِيمٍ \* هَنذَا خَلْقُ ٱللّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مَانَا عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَالِمُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مَالِمُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْمُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ

ب - من السنة: ما رواه الإمام أحمد وأبو داود من حديث عبدالله ابن الشخير رفح عنه مرفوعا وفيه: (السيد الله تبارك وتعالى ..). وقد ثبت في

الترمـــذي وغيره أن النبي على قال في وصيته لابن عباس رضي الله عنـــهما: ((... واعلم أن الأمة لو احتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعــــوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضــروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف ))(١).

ج - دلالة العقل: دل العقل على وجود الله تعالى وانفراده بالربوبية وكمال قدرته على الخلق وسيطرته عليهم، وذلك عن طريق النظر والتفكر في آيات الله والاستدلال بها على ربوبيته طرق كثيرة بحسب تنوع الآيات وأشهرها طريقان:

الطريق الأول: النظر في آيات الله في خلق النفس البشرية وهو ما يعرف بـ (دلالة الأنفس)، فالنفس آية من آيات الله العظيمة الدالة على تفرد الله وحده بالربوبية لا شريك له، كما قـال تعالى: ﴿ وَفَيْ اَنفُسِكُمْ أَفلًا لَمُ وَلَا الله وحده بالربوبية لا شريك له، كما قـال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنهَا ﴾ (الشـمس: ٧)، وقال تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَاسَوَّنهَا ﴾ (الشـمس: ٧)، ولهذا لو أن الإنسان أمعن النظر في نفسه وما فيها من عجائب صنع الله ولمذا لو أن الإنسان أمعن النظر في نفسه وما خيما؛ إذ لايستطيع الإنسان أن يخلق النطفة التي كان منها؟ أو أن يحولها إلى علقـة، أو يحول العلقـة إلى مضغة، أو يحول المضغة عظاما، أو يكسو العظام لحما؟

الطريق الثاني: النظر في آيات الله في حلق الكون وهو ما يعرف ب (دلالة الآفاق)، وهذه كذلك آية من آيات الله العظيمة الدالــــة علـــى ربوبيته، قال الله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتنَافِي ٱلْاَفَاقِ وَفِي ٓ أَنفُسِمٍمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٢٥١٦)، ومسند أحمد (٣٠٧/١)، وقد حسن الحديث الترمذي وصححه، وصححه الحاكم.

لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (فصّلت: ٥٥).

ومن تأمل الآفاق وما في هذا الكون من سماء وأرض، وما اشتملت عليه السماء من نجوم وكواكب وشمس وقمر، وما اشتملت عليه الأرض من جبال وأشجار وبحار وألهار، وما يكتنف ذلك من ليل ولهار وتسيير هنا الكون كله هذا النظام الدقيق؛ دله ذلك على أن هناك حالقا لهذا الكون، موجداً له مدبراً لشؤونه، وكلما تدبر العاقل في هذه المخلوقات وتغلغل فكره في بدائع الكائنات علم أنها خُلقت للحق وبالحق، وأنها صحائف آيات، وكتب براهين ودلالات على جميع ما أخبر به الله عن نفسه وأدلة على وحدانيته.

وقد جاء في بعض الآثار أن قوما أرادوا البحث مع الإمام أبي حنيفة في تقرير توحيد الربوبية، فقال لهم رحمه الله: «أخبروني قبل أن نتكلم في هذه المسألة عن سفينة في دجلة تذهب فتمتلئ من الطعام وغيره بنفسها وتعدود بنفسها، فترسو بنفسها وترجع، كل ذلك من غير أن يديرها أحد؟».

فنبه إلى أن اتساق العالم ودقة صنعه وتمام خلقه دليل على وحدانية خالقه و تفرده.



# المبحث الثاني: بيان أنَّ الإِقرار بهذا التوحيد وحده لا يُنجي من العذاب.

إن توحيد الربوبية هو أحد أنواع التوحيد الثلاثة كما تقدم، ولذا فإنه لا يصح إيمان أحد ولا يتحقق توحيده إلا إذا وحد الله في ربوبيته، لكن هذا النوع من التوحيد ليس هو الغاية من بعثة الرسل عليهم السلام، ولا ينجي وحده من عذاب الله ما لم يأت العبد بلازمه توحيد الألوهية.

ولذا يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ (يوسف:١٠٦)، والمعنى أي: ما يقر أكثرهم بالله ربا وخالقا ورازقا ومدبرا وكل ذلك من توحيد الربوبية - إلا وهم مشركون معه في عبادته غيره من الأوثان والأصنام التي لا تضر ولا تنفع، ولا تعطي ولا تمنع.

وبمذا المعنى للآية قال المفسرون من الصحابة والتابعين.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «من إيمالهم إذا قيل لهـــم مــن خلــق السماء، ومن خلق الأرض ومن خلق الجبال؟ قالوا: الله وهم مشركون».

وقال عِكْرِمَة: «تسألهم من خلقهم ومن خلــــق الســـموات والأرض فيقولون الله فذلك إيمالهم بالله، وهم يعبدون غيره».

وقال مجاهد: «إيمالهم قولهم: الله حالقنا ويرزقنا ويميتنا فهذا إيمان مع شرك عبادقم غيره».

وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم بن زيد: «ليس أحد يعبد مـــع الله غيره إلا وهو مؤمن بالله ويعرف أن الله ربُّه، وأنَّ الله خالقُه ورازقُه، وهـــو

يشرك به، ألا ترى كيف قال إبراهيم : ﴿ قَالَأَفَرَءَ يَتُمُمَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنْتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ مُ الْأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوُّلِقِ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (الشعراء: ٧٠ - ٧٠)»(١).

والنصوص عن السلف في هذا المعنى كثيرة، بل لقد كان المشركون زمن النبي على مقرين بالله ربا خالقا رازقا مدبرا، وكان شركهم به من جهة العبادة حيث اتخذوا الأنداد والشركاء يدعونهم ويستغيثون بهم وينزلون بهم حاجاتهم وطلباتهم.

وقد دل القرآن الكريم في مواطن عديدة منه على إقرار المشركين بربوبية الله مع إشراكهم به في العبادة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَالشَّمْسُ وَالْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ فَانَى يُوْفِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٢٦)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءَ فَأَحْيابِهِ الْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِها لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهُ بِلَ أَكْتُرُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (العنكبوت: ٣٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٣٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن خَلْقَهُمْ لِيقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴾ (الزحرف: ٨٧)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِمِن الْأَرْضُ وَمَن فِيهِ آلِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله أَفلًا تَذَكُرُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِمِن الْأَرْضُ وَمَن فِيهِ آلِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله أَفلًا تَذَكُرُونَ ﴾ (المُونِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ الله

فلم يكن المشركون يعتقدون أن الأصنام هي التي تنـــزل الغيث وترزق

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (٣١٢/٧ – ٣١٣).

العالم وتدبر شؤونه، بل كانوا يعتقدون أن ذلك مسن خصائص السرب سبحانه، ويقرون أن أو ثانهم التي يدعون من دون الله مخلوقة لا تملك لأنفسها ولا لعابديها ضرا ولا نفعا استقلالا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا، ولا تسمع ولا تبصر، ويقرون أن الله هو المتفرد بذلك لا شريك له، ليس إليهم ولا إلى أو ثانهم شيء من ذلك ، وأنه سبحانه الخالق وما عداه مخلوق والرب وما عداه مربوب، غير ألهم جعلوا له من خلقه شركاء ووسائط، يشفعون لهم بزعمهم عند الله ويقربونهم إليه زلفى؛ ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ مِ الله ويقربونهم إليه زلفى؛ ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ مَ الله في نصرهم ورزقهم وما ينوبهم من أمر الدنيا.

ومع هذا الإقرار العام من المشركين لله بالربوبية إلا أنه لم يدخلهم في الإسلام بل حكم الله فيهم بألهم مشركون كافرون وتوعدهم بالنار والخلود فيها واستباح رسوله على دماءهم وأموالهم لكولهم لم يحققوا لازم توحيد الربوبية وهو توحيد الله في العبادة.

وهمذا يتبين أن الإقرار بتوحيد الربوبية وحده دون الإتيان بلازمه توحيد الألوهية لا يكفي ولا ينجي من عذاب الله، بل هو حجة بالغة على الإنسان تقتضي إخلاص الدين لله وحده لا شريك له، وتستلزم إفراد الله وحده بالعبادة. فإذا لم يأت بذلك فهو كافر حلال الدم والمال.



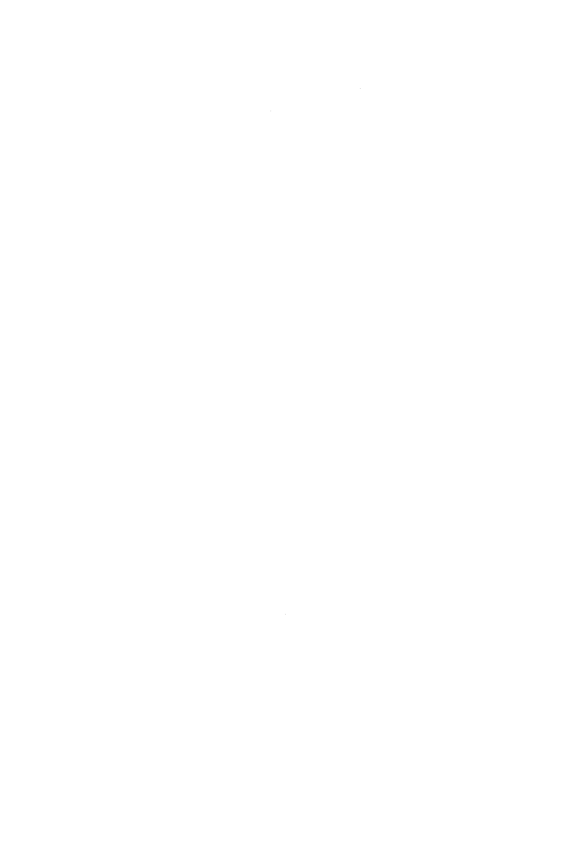
## المبحث الثالث: مظاهر الانحراف في توحيد الربوبية

بالرغم من أن توحيد الربوبية أمر مركوز في الفطر, مجبولة عليه النفوس، متكاثرة على تقريره الأدلة، إلا أنه وجد في الناس من حصل عنده انحراف فيه، ويمكن تلخيص مظاهر الانحراف في هذا الباب فيما يلى:

١ - جحد ربوبية الله أصلاً وإنكار وجوده سبحانه، كما يعتقد ذلك الملاحدة الذين يسندون إيجاد هذه المخلوقات إلى الطبيعة، أو إلى تقلب الليل والنهار، أو نحو ذلك ﴿ وَقَالُواْ مَاهِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنَا ٓ إِلَّا ٱلدَّهُرُ ﴾ (الجائبة: ٢٤).

٢ – ححد بعض خصائص الرب سبحانه وإنكار بعض معاني ربوبيته، كمن ينفي قدرة الله على إماتته أو إحيائه بعد موته، أو جلب النفع لـــه أو دفع الضر عنه، أو نحو ذلك.

٣ - إعطاء شيء من حصائص الربوبية لغير الله سبحانه، فمن اعتقــــد وجود متصرف مع الله عز وجل في أي شيء من تدبير الكون من إيجـاد أو إعدام أو إحياء أو إماتة أو حلب خير أو دفع شر أو غير ذلك مــن معـاني الربوبية فهو مشرك بالله العظيم.



#### الفصل الثاني: توحيد الألوهية.

الألوهية مشتقة من اسم الإله، أي المعبود المطاع، فالإله اسم من أسماء الله الحسنى، والألوهية صفة من صفات الله العظيمة، فهو سبحانه المالوه المعبود الذي يجب أن تألهه القلوب وتخضع له وتذل وتنقاد؛ لأنه سبحانه الرب العظيم، الخالق لهذا الكون، المدبر لشؤونه، الموصوف بكل كمال، المنزه عن كل نقص، ولهذا فإن الذل والخضوع لا ينبغي إلا له، فحيث كان متفردا بالخلق والإنشاء والإعادة لا يشركه في ذلك أحد وجب أن ينفرد وحده بالعبادة دون سواه لا يشرك معه في عبادته أحد.

فتوحيد الألوهية هو إفراد الله وحده بالعبادة، وذلك بأن يعلم العبد علم اليقين أن الله وحده هو المألوه المعبود على الحقيقة، وأن صفات الألوهية ومعانيها ليست موجودة في أحد من المخلوقات ولا يستحقها إلا الله تعالى، فإذا علم العبد ذلك واعترف به حقا أفرد الله بالعبادة كلها الظاهرة والباطنة، فيقوم بشرائع الإسلام الظاهرة كالصلاة والزكاة والصوم والحبج والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبر الوالدين وصلة الأرحام، ويقوم بأصوله الباطنة من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر عيره وشره، لا يقصد بشيء من ذلك غرضا من الأغراض غير رضا ربه وطلب ثوابه.

وفي هذا الفصل سيتم تناول جملةٍ من المباحث المهمة المتعلقة بهذا النوع من التوحيد.



## المبحث الأول: أدلَّتُه، وبيان أهميَّته

المطلب الأول: أدلَّتُه.

لقد تضافرت النصوص وتظاهرت الأدلة علـــــى وجــوب إفــراد الله بالألوهية، وتنوعت في دلالتها على ذلك:

١ - تارة بالأمر به، كما في قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْرَبَّكُمُ ٱللَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: ٢١)، وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا ﴿ وَاعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عِسْمَيْكًا ﴾ (النساء: ٣٦)، وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا يَعْبُدُوَاْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (الإسراء: ٣٣)، ونحوها من الآيات.

٢ - وتارة ببيان أنه الأساس لوجود الخليقة والمقصود من إيجاد الثقلين،
 كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِلْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبَدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦).

٣ - وتارة ببيان أنه المقصود من بعثة الرسل كما في قول تعالى:
 ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَ امِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (الانبياء: ٢٥).

٤ - وتارة ببيان أنه المقصود من إنــزال الكتب الإلــهية، كمـــا في قوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَمِكُمَ بَالرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ أَنْ أَنذِرُواۤ أَنَّهُ لَكُم لِللَّهِ إِلَا ٱلنَّافَأَتَ قُونِ ﴾ (النحل: ٢).

وتارة ببيان عظيم ثواب أهله وما أعد لهم من أجور عظيمة ونعم كريمة في الدنيا والآخرة، كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَمْ

يَلْبِسُوٓ أَ إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَيْكَ لَمُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ (الأنعام: ٨٢).

إلى غير ذلك من أنواع الأدلة المشتملة على تقرير التوحيد والدعوة إليــه والتنويه بفضله وبيان ثواب أهله وعظم خطورة مخالفته.

والسنة النبوية كذلك مليئة بالأدلة على هذا التوحيد وأهميته، من ذلك:

۱- ما رواه البخاري في صحيحه عن معاذ بن جبل في قال: قال النبي في العباد؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: الله ورسوله أعلم. قال: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا، أتدري ما حقهم عليه؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: أن لا يعذهم))(۱).

٢- وعن ابن عباس شه قال: لما بعث النبي الشي معاذا نحو اليمن قال له: ((إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى فإذا عرفوا ذلك فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات ...))، الحديث، رواه البخاري(٢).

٣- وعن ابن مسيعود ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (( من

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٧٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٧٣٧٢).

مات وهو يدعو من دون الله ندًّا دِخل النار ))، رواه البخاري<sup>(١)</sup>.

٤ - وعن جابر بن عبد الله ﷺ: أن رسول الله ﷺ قال: (من لقي الله لا يشرك به شيئا دخـــل النـــار)، رواه مسلم (٢).

والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

المطلب الثاني: بيان أهميته وأنه أساس دعوة الرسل.

لا ريب أن توحيد الألوهية هو أعظم الأصول على الإطلاق وأكملها وأفضلها وألزمها لصلاح الإنسانية، وهو الذي خلق الله الجن والإنس لأجله، وخلق المخلوقات وشرع الشرائع لقيامه، وبوجوده يكون الصلاح، وبفقده يكون الشر والفساد، ولذا كان هذا التوحيد زبدة دعوة الرسل وغاية رسالتهم وأساس دعوهم، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صُلِّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَالطَّعْوَتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ رَلاً إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعُبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٥٠).

وقد دل القرآن الكريم في مواطن عديدة أن توحيد الألوهية هو مفتاح دعوة الرسل، وأن كل رسول يبعثه الله يكون أول ما يدعو قومه إليه توحيد الله وإخلاص العبادة له، قال الله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنْقَوْمِ أُعَبُدُواْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٤٤٩٧).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم (۹۳).

ٱللّهَ مَالَكُورِ مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُو ﴾ (الأعراف:٢٥)، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثُـمُودَ أَخَاهُمُ مَ اللّهَ مَالَكُمُ مِنْ إِلَاهِ غَـنُرُهُ ﴾ (الأعراف: ٧٧)، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْمُ أَقَالَ يَنْ قُومِ ٱعْبُـدُوا ٱللّهَ مَالَكُم وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْمً أَقَالَ يَنَقُومِ ٱعْبُـدُوا ٱللّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ ﴿ ﴾ (الأعراف: ٨٥).

المطلب التالث: بيان أنه محور الخصومة بين الرسل وأممهم.

تقدم أن توحيد العبادة هو مفتتح دعوات الرسل جميعهم، فما من رسول بعثه الله إلا وكان أول ما يدعو قومه إليه هو توحيد الله، ولذا كانت الخصومة بين الأنبياء وأقوامهم في ذلك، فالأنبياء يدعو لها إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له، والأقوام يصرون على البقاء على الشرك وعبادة الأوثان إلا من هداه الله منهم.

قال الله تعالى عن قوم نوح عليه السلام: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ لَكُلًا ﴾ وَدَّا وَلَا سَلِم: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذِرُ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَالًا ﴾ (نوح: ٢٢- ٢٤) ، وقال عن قوم هود عليه السللم: ﴿ قَالُواْ أَجْنَتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَ ءَالِهَ تِنَا فَأَلْنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنَا اللهَ عَنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنَا اللهَ عَنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأحقاف: ٣٠).

وقال عن قوم صالح عليه السلام: ﴿ قَالُواْ يَصَلِحُ قَدَّكُنْتَ فِينَا مَرْجُوَّا قَبْلَ هَنَدُّ أَنَنْهَ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّ

وقال عن قوم شعيب عليه السلام: ﴿قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلُوْتُكَ تَأْمُنُكَ أَن نَتُرُكَ مَايَعْبُدُ ءَابَاَؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِكَا مَا نَشَتَؤُا إِنّاكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ النَّ تَرُكَ مَايَعْبُدُ ءَابَاَؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِكَا مَا نَشَتَؤُا إِنّاكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا

وقال: ﴿ وَإِذَارَا وَكَ إِن يَنْجِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوا أَهَاذَا الَّذِى بَعَكَ اللَّهُ رَسُولًا \* إِن كَادَ لَيْضِلَّنَا عَنْءَ اللَّهُ وَسَوْلًا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ \* إِن كَادَ لَيْضِلَّنَا عَنْءَ اللَّهِ عِنْهَ الْوَلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرُونَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُ سَبِيلًا \* أَرَءَ يَتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَنهَ دُوسَهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلْ وَكِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلْ فَي مِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَلَمُ بَلِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَلَمُ بَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ مُلْكُولُونَ أَلَا لَا عَلَيْكُ فَلَا لَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَمِ اللَّهُ الْمُعَلِّى اللَّهُ الْمُنْ الْمُ الْمُ الْمُعُلِقُ اللَّهُ الْمُعَلِّى اللَّهُ الْمُعْتَمِ الْهُ الْمُعْلَى الْمُ الْمُعْتَمِلُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْتَلِكُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِلِكُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُ الْعُلِقَالَ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقِلِكُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُوالِقِلَالَ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُوالِقِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْع

فهذه النصوص وما جاء في معناها تدل أوضيح دلالة أن المعترك والخصومة بين الأنبياء وأقوامهم إنما كان حول توحيد العبادة والدعوة إلى إخلاص الدين لله.

وقد ثبت في الصحيح أن النبي على قال: (أمرت أن أقاتل الناس حسى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحسق الإسلام وحسابهم على الله)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٥)، وصحيح مسلم برقم (٢٢).

وثبت في الصحيح أيضاً عن النبي ﷺ قال: (من قال لا إله إلاَّ الله وكفر بما يُعبد من دون الله حرُم ماله ودمه وحسابه على الله)(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۳).

#### المبحث الثاني:

#### وجوب إفراد الله بالعبادة، وتحته مطالب

المطلب الأول: معنى العبادة والأصول التي تُبنى عليها.

العبادة في اللغة: الذل والخضوع، يقال: بعير معبد، أي: مذلل، وطريـق معبد: إذا كان مذللا قد وطئته الأقدام.

وشرعا: هي اسم حامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

وسيأتي ما يوضح ذلك عند ذكر بعض أنواع العبادة.

وهي تبني على ثلاثة أركان:

الأول: كمال الحب للمعبود سبحانه، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا اللَّهِ عَامَنُوٓا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّ

الثاني: كمال الرجاء، كما قال تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُۥ ﴾ (الإسراء: ٥٧). الثالث: كمال الخوف من الله سبحانه، كما قلال تعالى: ﴿ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ (الإسراء: ٥٧).

وقد جمع الله سبحانه بين هذه الأركان الثلاثة العظيمة في فاتحة الكتـاب في قوله سبحانه: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلْمَا اللَّهِ عَلْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

الثلاث: بمحبتك التي دل عليها: ﴿ ٱلْمَحَمَّدُ بِلَهِ رَمِتِ ٱلْمَعَلَمِينَ ﴾، ورجائك الــذي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ السَّذِي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ النَّامِينِ ﴾، وخوف ك الــذي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ النَّامِينِ ﴾.

#### والعبادة لا تقبل إلا بشرطين:

١ - الإخلاص فيها للمعبود؛ فإن الله لا يقبل من العمل إلا الخالص لوجهه سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (البينة: ٥)، وقال تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ (الزمر:٣)، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهَ المَّذَاعُبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ, دِينِي ﴾ (الزمر:١٤).

٢ - المتابعة للرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ الرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ الرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانَنَهُواْ ﴾ (الحشر:٧)، وقال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُ مُ ثُمَّ لا يَجِدُو أَفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ شَجكر بَيْنَهُ مُ ثُمَّ لا يَجِدُو أَفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (النساء:٥٥).

وقوله ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فـــهو رد)<sup>(۱)</sup> (أي مردود عليه).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٦٩٧).

كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صوابا، والخالص ما كان لله، والصواب ما كان على السنة»(١).

ومن الآيات الجامعة لهذين الشرطين قوله تعالى في آخر سورة الكهف: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَاْ بَشَرٌ مِّقُلْكُمْ لِيُوكُمُ إِلَهُ وَحِدُّ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَيْلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

## المطلب الثاني: ذكر بعض أنواع العبادة.

العبادة أنواعها كثيرة، فكل عمل صالح يحبه الله ويرضاه قولي أو فعلي ظاهر أو باطن فهو نوع من أنواعها وفرد من أفرادها، وفيما يلي ذكر بعض الأمثلة على ذلك:

١ - فمن أنواع العبادة: الدعاء، بنوعيه دعاء المسألة، ودعاء العبادة.

قَالَ الله تعالى: ﴿ فَأَدْعُواْ اللّهَ مُخْلِصِهِ اللّهِ اللّهَ عُلْصِهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

فمن دعا غير الله عز وجل بشيء لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر سـواء كان المدعو حيا أو ميتا، ومن دعا حيا بما يقدر عليه مثل أن يقول: يا فلان أطعمني، أو يا فلان اسقني، ونحو ذلك فلا شيء عليه، ومن دعا ميتا أو غائبا بمثل هذا فإنه مشرك؛ لأن الميت والغائب لا يمكن أن يقوم بمثل هذا.

<sup>(</sup>١) حليةالأولياء: (٨/٩٥).

والدعاء نوعان: دعاء المسألة ودعاء العبادة.

فدعاء المسألة، هو سؤال الله من خيري الدنيا والآخرة، ودعاء العبادة يدخل فيه كل القربات الظاهرة والباطنة؛ لأن المتعبد لله طالب بلسان مقالم ولسان حاله من ربه قبول تلك العبادة والإثابة عليها.

وكل ما ورد في القرآن من الأمر بالدعاء والنهي عن دعـــاء غــير الله والثناء على الداعين يتناول دعاء المسألة ودعاء العبادة.

٢ ، ٣ ، ٤ - ومن أنواع العبادة: المحبة والخوف والرجاء، وقد تقدم الكلام عليها وبيان أنها أركان للعبادة.

ومن أنواعها: التوكل، وهو الاعتماد على الشيء.

والتوكل على الله: هو صدق تفويض الأمر إلى الله تعالى اعتمادا عليه وثقة به مع مباشرة ما شرع وأباح من الأسباب لتحصيل المنافع ودفع المضار، قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ (المائة: ٣٣)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ وَ ﴾ (الطلاق: ٣).

٦ ، ٧ ، ٨ - ومن أنواع العبادة: الرغبة والرهبة والخشوع،

فأما الرغبة: فمحبة الوصول إلى الشيء المحبوب، والرهبة: الخوف المتمسر للهرب من المحوف، والحشوع: الذل والحضوع لعظمة الله بحيث يستسلم لقضائه الكوني والشرعي، قال الله تعالى في ذكر هذه الأنواع الثلاثة من العبادة: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَارَغَبَا وَرَهَبَا الله وكانُوا يُسْكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَارَغَبَا وَرَهَبَا الله وكانُوا يُسْتِعِينَ ﴾ (الأنبياء: ٩٠).

٩ - ومن أنواعها: الخشية، وهي الخوف المبني على العلم بعظمة مــن
 يخشاه وكمال ســـلطانه، قـــال الله تعــالى: ﴿ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ ﴾

(البقرة: ١٥٠) ﴿ فَلاَ تَخْشُوهُمْ وَأَخْشُونِ ﴾ (المائدة:٣).

١٠ - ومنها الإنابة، وهي الرجوع إلى الله تعالى بالقيام بطاعته واحتناب معصيته، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوۤ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُواْ لَهُۥ ﴾ (الزمر: ٥٤).

الدين والدنيا، قال الله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَفْتُدُوَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، وقال ﷺ في الدين والدنيا، قال الله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَفْتُدُوَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، وقال ﷺ في وصيته لابن عباس: (إذا استعنت فاستعن بالله)(١).

17 - ومنها: الاستعادة، وهي طلب الإعادة والحماية من المكروه، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ \* مِنشَرِّ مَاخَلَقَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مِنشَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ \* .

۱٤ - ومنها الذبح، وهو إزهاق الروح بإراقة الدم على وجه الخصوص تقربا إلى الله، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُحْيَاى وَمَمَاقِ الحَصوص تقربا إلى الله، قال الله تعالى: ﴿ فَصَلِ لِرَبِّكَ وَٱلْحَكَرُ ﴾ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنعام:١٦٢)، وقال تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَكُرُ ﴾ (الكوثر:٢).

١٥ – ومنها النذر، وهو إلزام المرء نفسه بشيء ما، أو طاعة لله غــــير
 واجبة، قال الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِوَيَخَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرَّهُ,مُسْتَطِيرًا ﴾ (الإنسان: ٧).

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٢٥١٦)، ومسند أحمد (٣٠٧/١)، وقد حسن الحديث الترمذي وصححه الحاكم.

فهذه بعض الأمثلة على أنواع العبادة، وجميع ذلك حق لله وحـــده لا يجوز صرف شيء منه لغير الله.

والعبادة بحسب ما تقوم به من الأعضاء على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: عبادات القلب، كالمحبــة والخوف والرجــاء والإنابــة والخشية والرهبة والتوكل ونحو ذلك.

القسم الثاني: عبادات اللسان، كالحمد والتهليل والتسبيح والاستغفار وتلاوة القرآن والدعاء ونحو ذلك.

القسم الثالث: عبادات الجوارح، كالصلاة والصيام والزكاة والحسج والصدقة والجهاد، ونحو ذلك.

# الهبحث الثالث: حهاية المصطفى ﷺجناب التوحيد

لقد كان النبي على حريصا أشد الحرص على أمته؛ لتكون عزيزة منيعة محققة لتوحيد الله عز وجل، مجانبة لكل الوسائل والأسباب المفضية لما يضاده ويناقضه، قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِتُ مُرَعِقُ عَلَيْكِ مَاعَنِتُ مُرَعِقُ عَلَيْكِ مَا الله عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

وقد أكثر على في النهي عن الشرك وحذر وأنذر وأبدأ وأعاد وحصو وعم في حماية الحنيفية السمحة ملة إبراهيم التي بعث بها من كل مساقد يشوبها من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص، وهسذا كثير في السنة الثابتة عنه على فأقام الحجة، وأزال الشبهة، وقطع المعسذرة، وأبان السبيل.

وفي المطالب التالية عرض يتبين من خلاله حماية المصطفى على حمسى التوحيد وسده كل طريق يفضى إلى الشرك والباطل.

## المطلب الأول: الرقى.

أ تعريفها: الرقى حمع رقية، وهي القراءة والنفث طلبا للشفاء والعافية، سواء كانت من القرآن الكريم أو من الأدعية النبوية المأثورة.

ب - حكمها: الجواز، ومن الأدلة على ذلك ما يلى:

فعن عوف بن مالك ﷺ قال: «كنا نرقي في الجاهلية فقلنا: يا رسول الله كيف ترى في ذلك؟ فقال: اعرضوا على رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن

فیه شرك»، رواه مسلم (۱).

وعن أنس بن مالك ﷺ قال: «رخص رسول الله ﷺ في الرقيـــة مـــن العين (٢) والحمة (٣) والنملة (٤)»، رواه مسلم (٥).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (مــــن استطاع أن ينفع أخاه فليفعل)، رواه مسلم (١٠).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على إذا اشتكى منا إنسان مسحه بيمينه ثم قال: (أذهب الباس رب الناس واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقما)، رواه البخاري ومسلم(٧).

ج- شروطها: ولجوازها وصحتها شروط ثلاثة:

الأول: أن لا يعتقد أنها تنفع لذاتها دون الله، فإن اعتقد أنها تنفع بذاتها من دون الله فهو محرم، بل هو شرك، بل يعتقد أنها سبب لا تنفع إلا بإذن الله.

الثاني: أن لا تكون بما يخالف الشرع كما إذا كانت متضمنة دعاء غير الله أو استغاثة بالجن وما أشبه ذلك، فإنها محرمة، بل شرك.

الثالث: أن تكون مفهومة معلومة، فإن كانت من جنسس الطلاسم

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) «العين» إصابة العائن غيره بعينه بقدر الله.

<sup>(</sup>٣) «السحمة» بحاء مهملة مضمومة ثم ميم محففة: وهي السم، ومعناه: أذن في الرقية من كل ذات سم، مثل لدغة الثعبان، أو العقرب أو نحوهما.

<sup>(</sup>٤) «النملة» بفتح النون وإسكان الميم: قروح تخرج من الجنب.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم برقم (٢١٩٦).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم برقم (٢١٩٩).

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري برقم (٥٧٤٣)، وصحيح مسلم برقم (٢١٩١).

والشعوذة فإنها لا تجوز.

وقد سئل الإمام مالك رحمه الله: أيرقي الرجل ويسترقي؟ فقـــال: «لا بأس بذلك، بالكلام الطيب».

د - الرقية الممنوعة: كل رقية لم تتوفر فيها الشروط المتقدمة فإنــها عرمة ممنوعة، كأن يعتقد الراقي أو المرقي أنها تنفع وتؤثر بذاها، أو تكــون مشتملة على ألفاظ شركية وتوسلات كفرية وألفاظ بدعية، ونحو ذلـك؛ أو تكون بألفاظ غير مفهومة كالطلاسم ونحوها.

#### المطلب الثاني: التمائم.

أ- تعريفها: التمائم جمع تميمة، وهي ما يعلق على العنق وغيره من تعويلذات أو خرزات أو عظام أو نحوها لجلب نفع أو دفع ضرر، وكان العرب في الجاهلية يعلقونها على أو لادهم يتقون بها العين بزعمهم الباطل.

#### ب - حكمها: التحريم،

بل هي نوع من أنواع الشرك؛ لما فيها من التعلق بغير الله؛ إذ لا دافـــع الله، ولا يطلب دفع المؤذيات إلا بالله وأسمائه وصفاته.

عن ابن مسعود رفي قال: سمعت رسول الله على يقسول: (إن الرقسى والتمائم والتولة شرك)، رواه أبو داود والحاكم (١٠).

وعن عبد الله بن عكيم ﷺ مرفوعا: (من تعلق شيئا وكل إليـــه)، رواه

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٣٨٨٣)، ومستدرك (٢٤١/٤) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

أحمد والترمذي والحاكم(١).

وعن عقبة بن عامر شه مرفوعا: (من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومـــن تعلق ودعة فلا ودع الله له)، رواه أحمد والحاكم(٢).

وعن عقبة بن عامر عليه أن رسول الله على قال: (من علق تميمة فقــــد أشرك)، رواه أحمد (٢). فهذه النصوص وما في معناها في التحذير من الرقــــى الشركية التي كانت هي غالب رقي العرب فنهي عنها لما فيها من الشـــــرك والتعلق بغير الله تعالى.

ج- وإذا كان المعلق من القرآن الكريم، فهذه المسألة اختلف فيها أهــل العلم، فذهب بعضهم إلى جواز ذلك، ومنهم من منع ذلك، وقال لا يجــوز تعليق القرآن للاستشفاء، وهو الصواب لوجوه أربعة:

١- عموم النهي عن تعليق التمائم، ولا مخصص للعموم.

٢- سدا للذريعة، فإنه يفضى إلى تعليق ما ليس من القرآن.

٣- أنه إذا علق فلا بد أن يمتهن المعلق بحمله معه في حال قضاء الحاجـة
 والاستنجاء، ونحو ذلك.

٤- أن الاستشفاء بالقرآن ورد على صفة معينة، وهي القراءة بـــه علــــى
 المريض فلا تتجاوز.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۳۱۰/٤)، وسنن الترمذي برقم (۲۰۷۲)، ومستدرك الحساكم (۲٤١/٤) وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (١٥٤/٤)، ومستدرك الحاكم (٢٤٠/٤)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٢٥٦/٤)، وصححه الحاكم (٢٤٤/٤) وقال عبدالرحمن بن حسن ورواته ثقات.

المطلب الثالث: لبس الحلقة والخيط ونحوها.

أ - الحلقة قطعة مستديرة من حديد أو ذهب أو فضة أو نحاس أو نحو ذلك، والحيط معروف، وقد يجعل من الصوف أو الكتان أو نحوه، وكانت العرب في الجاهلية تعلق هذا ومثله لدفع الضر أو جلب النفع أو اتقاء العين، والله تعالى يقول: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّاتَ لْمُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِضُرِّهِ لَلهُ وَاللهِ عَالَى يقول: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّاتَ لْمُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِصُرِّهِ مَّاتَ لَمُ عُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِصُمْرِهُ مَا اللهُ مَعْلَى اللهُ مُعْلَى اللهُ مُعْلَى اللهُ وَعُولُ اللهِ عَلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ الله

وعن عمران بن حصين على: (أن النبي على رأى رجلا في يده حلقة من صفر فقال: ما هذه؟ قال: من الواهنة، فقال: انزعها؛ فإنها لا تزيدك إلا وهنا، انبذها عنك، فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبدا)، رواه أحمد(١).

وعن حذيفة بن اليمان ﷺ: (أنه رأى رجلا في يده خيط من الحمسى فقطعه وتلا قوله تعلى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنَ اللهُ عِلَا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ (يوسف: ١٠٦) (٢).

ب – حكم لبس الحلقة والخيط ونحو ذلك، محرم فإن اعتقد لابسها ألها مؤثرة بنفسها دون الله فهو مشرك شركا أكبر في توحيد الربوبية؛ لأنه اعتقد وجود خالق مدبر مع الله تعالى الله عما يشركون.

<sup>(</sup>١) المسند (٤٤٥/٤)، وقال البوصيري إسناده حسن وقال الهيثمي رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي حاتم (٢٢٠٧/٧).

وإن اعتقد أن الأمر لله وحده وأنها مجرد سبب، ولكنه ليس مؤثرا فهو مشرك شركا أصغر لأنه جعل ما ليس سببا سببا والتفت إلى غير ذلك بقلبه، وفعله هذا ذريعة للانتقال للشرك الأكبر إذا تعلق قلبه بها ورجا منها جلب النعماء أو دفع البلاء.

#### المطلب الرابع: التبرك بالأشجار والأحجار ونحوها.

التبرك هو طلب البركة، وطلب البركة لا يخلو من أمرين:

۱ – أن يكون التبرك بأمر شرعي معلوم، مثل القرآن، قال الله تعالى: ﴿ وَهَذَا كِتُنْكُ أُنزَلْنَكُ مُبَارَكُ ﴾ (الأنعام: ٩١، ١٥٥)، فمن بركته هدايت للقلوب وشفاؤه للصدور وإصلاحه للنفوس وتهذيبه للأخلاق، إلى غير ذلك من بركاته الكثيرة.

٢ - أن يكون التبرك بأمر غير مشروع، كالتبرك بالأشجار والأحجار والقبور والقباب والبقاع ونحو ذلك، فهذا كله من الشرك.

<sup>(</sup>١) السدرة: شحرة ذات شوك.

لتركبن سنن من كان قبلكم )، رواه الترملذي وصححه (١).

فقد دل هذا الحديث على أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور والأحجار ونحوها من التبرك بها والعكوف عندها والذبح لها هو الشرك، ولهذا أخبر في الحديث أن طلبهم كطلب بني إسرائيل لما قالوا لموسى: أَجْعَل لَّنَا إِلَها كَمَا لَهُمْ عَالِهَ أُو فَهؤلاء طلبوا سدرة يتبركون بها كما يتبرك المشركون، وأولئك طلبوا إلها كما لهم آلهة، فيكون في كلا الطلبين منافاة للتوحيد؛ لأن التبرك بالشجر نوع من الشرك، واتخاذ إله غير الله شرك واضح.

وفي قوله ﷺ في الحديث: (لتركبن سنن من كان قبلكم) إشارة إلى أن شيئا من ذلك سيقع في أمته ﷺ، وقد قال ذلك عليه الصلاة والسلام ناهيا ومحذرا.

## المطلب الخامس: النهي عن أعمال تتعلق بالقبور.

لقد كان الأمر في صدر الإسلام على منع زيارة القبور لقرب عهدهم بالجاهلية حماية لحمى التوحيد وصيانة لجنابه، ولما حسن الإيمان وعظم شأنه في الناس ورسخ في القلوب واتضحت براهين التوحيد وانكشفت شبهة الشرك حاءت مشروعية زيارة القبور محددة أهدافها موضحة مقاصدها.

فعن بريدة بن الحصيب على قال: قال رسول الله على: (هيتكم عن زيارة القبور فزوروها )، رواه مسلم (٢).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي برقم (۲۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٩٧٧).

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قال النبي ﷺ: (زوروا القبور فإنـــها تذكــر الموت)(١).

وعن أبي سعيد الخدري ﷺ: (إني نهيتكم عن زيارة الله ﷺ: (إني نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإن فيها عبرة)(٢).

وعن أنس بن مالك على قال: قال رسول الله على: (كنت نميتكم عـــن زيارة القبور ألا فزوروها؛ فإنها ترق القلب وتدمع العين وتذكر الآخرة، ولا تقولوا هجرا)(٢).

وعن بريدة على قال: (كان رسول الله على يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا شاء الله بكم للاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية)، رواه مسلم (1).

فهذه الأحاديث وما جاء في معناها تدل على أن مشروعية زيارة القبـور بعد المنع من ذلك إنما كانت لهدفين عظيمين وغايتين جليلتين:

الأولى: التزهيد في الدنيا بتذكر الآخرة والموت والبلى، والاعتبار بأهل القبور مما يزيد في إيمان الشخص ويقوي يقينه ويعظم صلته بالله، ويذهب عنه الإعراض والغفلة.

الثانية: الإحسان إلى الموتى بالدعاء لهم والترحم عليهم وطلب المغفرة لهم وسؤال الله العفو عنهم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۹۷۵).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٣٨/٣)، ومستدرك الحاكم (٥٣١/١).

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم (٢/١٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٩٧٥).

هذا الذي دل عليه الدليل، ومن ادعى غير ذلــــك طولــب بالحجــة والبرهان.

ثم إن السنة قد جاءت بالنهي عن أمور عديدة متعلقة بالقبور وزيارة ا صيانة للتوحيد وحماية لجنابه، يجب على كل مسلم تعلمها ليكون في أمنـــة من الباطل وسلامة من الضلال، ومن ذلك:

#### ١ – النهي عن قول الهجر عند زيارة القبور.

وقد تقدم قوله ﷺ: (ولا تقولوا هجرا)، والمراد بالهجر كل أمر محظور شرعا، ويأتي في مقدمة ذلك الشرك بالله بدعاء المقبورين وسؤالهم من دون الله والاستغاثة بهم وطلب المدد والعافية منهم، فكل ذلك من الشرك البواح والكفر الصراح، وقد ثبت عن النبي ﷺ أحاديث عديدة صريحة في المنع من ذلك والنهي عنه ولعن فاعله، ففي صحيح مسلم عن جندب بن عبدالله ﷺ أنه قال: سمعت رسول الله ﷺ قبل أن يموت بخمس يقول: (ألا إن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إنّي ألهاكم عن ذلك) (١). فدعاء الأموات وسوالهم الحاجات وصرف شيء من العبادة لهم شرك أكبر، أما العكوف عند القبور وتحري إحابة الدعاء عندها ومثله الصلاة في المساجد التي فيها القبور فهو من البدع المنكرة.

وفي الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها: أنه على قال في مرضه الـذي

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (٥٣٢).

لم يقم منه: (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساحد)(١١).

#### ٢ – الذبح والنحر عند القبور.

فإن كان ذلك تقربا إلى المقبورين ليقضوا حاجة للشخص فهو شرك أكبر وإن كان لغير ذلك فهو من البدع الخطيرة التي هي من أعظم وسائل الشرك لقوله على: (لا عقر في الإسلام)، قال عبد الرزاق: (كانوا يعقرون عند القبر بقرة أو شاة)(٢).

# ۳ ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ٧ - رفعها زيادة على التراب الخارج منسها، وتجصيصها، والكتابة عليها، والبناء عليها، والقعود عليها.

فكل ذلك من البدع التي ضلت بها اليهود والنصارى وكانت من أعظم ذرائع الشرك، فعن جابر شه قال: (هي رسول الله ش أن يحصص القـــبر، وأن يقعد عليه، وأن يبنى عليه، وأن يزاد عليه، أو يكتب عليه). رواه مسلم، وأبو داود، والحاكم (٣).

#### ٨ - الصلاة إلى القبور وعندها.

فعن أبي مرثد الغنوي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (( لا تصلوا إلى القبور، ولا تجلسوا عليها ))، رواه مسلم<sup>(١)</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري رفي قال: قال رسول الله على: (الأرض كلها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٣٣٠)، وصحيح مسلم برقم (٥٣١).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٣٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (٩٧٠)، وسنن أبي داود برقم (٣٢٢٥)، ورقم (٣٢٢٦)، ومستدرك الحاكم (٢) ٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٩٧٢).

مسجد، إلا المقبرة والحمام). رواه أبو داود والترمذي(١١).

#### ٩ - بناء المساجد عليها.

وهو بدعة من ضلالات اليهود والنصارى وتقدم حديث عائشة: (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد).

#### • ١ - اتخاذها عيدا.

وهو من البدع التي جاء النهي الصريح عنها لعظم ضررها، فعـــن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله على: (لا تتخذوا قبري عيدا<sup>(٢)</sup>، ولا تجعلــوا بيوتكم قبورا، وحيثما كنتم فصلوا علي، فإن صلاتكم تبلغني)، رواه أبـــوداود وأحمد<sup>(٣)</sup>.

#### ١١ – شد الرحال إليها.

وهو أمر منهي عنه لأنه من وسائل الشرك فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: (( لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساحد: المسحد الحرام، ومسحد الرسول على، ومسحد الأقصى )). رواه البخاري ومسلم (أ).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٤٩٢)، وسنن الترمذي برقم (٣١٧)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) العيد هو الذي يعود ويتكرر مثل عيد الفطر وعيد الأضحى، فكون الإنسان يكرر الزيارة لقبر الرسول صلى الله عليه وسلم عن ذلك صلى الله عليه وسلم عن ذلك وأمر المسلم أن يصلي ويسلم عليه وهو في أي مكان كان لأن لله ملائكة سياحين يبلغون الرسول السلام وهذا من يسر هذا الدين إذ ليس باستطاعة كل مسلم أن يأتي إلى المدينة.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود برقم (٢٠٤٢)، ومسند أحمد (٣٦٧/٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم (١١٨٩)، وصحيح مسلم (١٣٩٧).

المطلب السادس: التوسل.

أ - تعريفه: التوسل مأخوذ في اللغة من الوسيلة، والوسيلة والوسيلة والوصيلة معناهما متقارب، فالتوسل هو التوصل إلى المراد والسعي في تحقيقه.

وفي الشرع يراد به التوصل إلى رضوان الله والجنة؛ بفعل ما شرعه وترك ما نهى عنه.

#### ب - معنى الوسيلة في القرآن الكريم:

وردت لفظة «الوسيلة» في القرآن الكريم في موطنين:

١ - قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱللَّهِ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱللَّهِ وَجَهِدُواْفِي سَبِيلِهِ عَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ٣٠).

٢ - قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ
 أَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ, وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْذُورًا ﴾ (الإسراء: ٧٥).

والمراد بالوسيلة في الآيتين، أي: القربة إلى الله بالعمل بما يرضيه، فقد نقل الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية الأولى عن ابن عباس رضيي الله عنهما أن معنى الوسيلة فيها القربة، ونقل مثل ذلك عن مجاهد وأبي والسل والحسن البصري وعبد الله بن كثير والسدي وابن زيد وغير واحد (١).

وأما الآية الثانية فقد بين الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه مناسبة نــزولها التي توضح معناها فقال: «نــزلت في نفر من العــرب

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲/٥٠).

كانوا يعبدون نفرا من الجن، فأسلم الجنيون، والإنس الذيـــن يعبدونهــم لا يشعرون»(١).

وهذا صريح في أن المراد بالوسيلة ما يتقرب بـــه إلى الله تعـــالى مــن الأعمال الصالحة والعبادات الجليلة، ولذلــــك قـــال: ﴿ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَصِيلَةَ ﴾ أي يطلبون ما يتقربون به إلى الله وينالون به مرضاته من الأعمــال الصالحة المقربة إليه.

#### ج- أقسام التوسل:

ينقسم التوسل إلى قسمين: توسل مشروع، وتوسل ممنوع.

1 - التوسل المشروع: هو التوسيل إلى الله بالوسيلة الصحيحة المشروعة، والطريق الصحيح لمعرفة ذلك هو الرجوع إلى الكتاب والسنة والسروعة معرفة ما ورد فيهما عنها، فما دل الكتاب والسنة على أنه وسيلة مشروعة فهو من التوسل المشروع، وما سوى ذلك فإنه توسل ممنوع.

#### والتوسل المشروع يندرج تحته ثلاثة أنواع:

الأول: التوسل إلى الله تعالى باسم من أسمائه الحسنى أو صفة من صفاته العظيمة، كأن يقول المسلم في دعائه: اللهم إني أسألك بأنك الرحمن الرحيم أن تعافيني، أو يقول: أسألك برحمتك التي وسعت كل شيء أن تغفر لي وترحمني، ونحو ذلك.

ودليل مشروعية هذا التوسل قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدَّعُوهُ مِ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٣٠٣٠). وصحيح البخاري برقم (٤٧١٤).

الثاني: التوسل إلى الله تعالى بعمل صالح قام به العبد، كأن يقول: اللهم بإيماني بك، ومحبتي لك، واتباعي لرسولك اغفر لي، أو يقول: اللهم إنسي أسألك بحبي لنبيك محمد وإيماني به أن تفرج عني، أو أن يذكر الداعسي عملا صالحا ذا بال قام به فيتوسل به إلى ربه، كما في قصة أصحاب الغار الثلاثة التي سيرد ذكرها.

ويدل على مشروعيته قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَاۤ إِنَّنَآ ءَامَنَا فَأَغْفِرْلَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَاعَذَابَ أَلنَّادِ ﴾ (آل عمران:١٦)، وقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَآ ءَامَنَابِمَآ أَنْزَلْتَ وَٱتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَٱكْتُبْنَامَعَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴾ (آل عمران:٥٥). ابن عمر رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (بينما ثلاثة نفـر ممن كان قبلكم يمشون إذ أصابهم مطر، فأووا إلى غار فانطبق عليهم، فقيال بعضهم لبعض: إنه والله يا هؤلاء لا ينجيكم إلا الصدق، فليدع كل رجــل منكم بما يعلم أنه قد صدق فيه، فقال واحد منهم: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لى أحير عمل لى على فرق من أرز فذهب وتركه، وأني عمـــدت إلى ذلك الفرق فزرعته، فصار من أمره أنى اشتريت منه بقرا، وأنه أتاني يطلب أجره، فقلت له: اعمد إلى تلك البقر فسقها، فقال لى: إنما لى عندك فرق من أرز، فقلت له: اعمد إلى تلك البقر، فإنها من الفرق، فساقها، فإن كنت تعلم أنى فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، فانساخت(١) عنهم الصخرة، فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت آتيهما كل ليلة بلبن غنم لي، فأبطأت عليهما ليلة، فجئت وقد رقدا، وأهلي

<sup>(</sup>١) فانفرجت شيئا لا يستطيعون الخروج منه، كما في حديث سالم.

وعيالي يتضاغون من الجوع، فكنت لا أسقيهم حتى يشرب أبواي، فكرهت أن أوقظهما، وكرهت أن أدعهما فيستكنا لشربتهما، فلم أزل أنتظر حيى طلع الفجر، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، فانساخت عنهم الصخرة حتى نظروا إلى السماء، فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كانت لي ابنة عم من أحب الناس إلي، وإني راودتها عن نفسها فأبت إلا أن آتيها بمائة دينار، فطلبتها حتى قدرت، فأتيتها بما فدفعتها إليها فأمكنتني من نفسها، فلما قعدت بين رجليها فقالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فقمت وتركت المائة دينار، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، ففرج الله عنهم فخرجوا). رواه البخاري(١).

الثالث: التوسل إلى الله بدعاء الرجل الصالح الذي ترجى إجابة دعائمه، كأن يذهب المسلم إلى رجل يرى فيه الصلاح والتقوى والمحافظة على طاعمة الله، فيطلب منه أن يدعو له ربه ليفرج كربته ويسيسر أمره.

ويدل على مشروعية هذا النوع أن الصحابة رضي الله عنـــهم كــانوا يسألون النبي ﷺ أن يدعو لهم بدعاء عام ودعاء خاص.

ففي الصحيحين من حديث أنس بن مالك ﷺ: (أن رجلا دخل يــوم الجمعة من باب كان وجاه المنبر ورسول الله ﷺ قائم يخطـــب، فاســتقبل رسول ﷺ قائما فقال: يا رسول الله هلكت المواشي وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا، قال: فرفع رسول الله ﷺ يديه فقال: اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، قال أنس: ولا والله ما نرى في السماء من سحاب ولا قزعــة(١)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) سحاب متفرق.

ولا شيئا، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار، قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت السماء انتشرت، ثم أمطرت، قال: والله ما رأينا الشمس ستا، ثم دخل رجل من ذلك الباب في الجمعة المقبلة ورسول الله على قائم يخطب - فاستقبله قائما فقال: يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يمسكها، قال: فرفع رسول الله يلا يديه ثم قال: اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام والجبال والطراب ومنابت الشجر، قال: فانقطعت، وحرجنا نمشي في الشمس). قال شريك: فسألت أنسا: أهو الرجل الأول؟ قال: لا أدري(١).

وفي الصحيحين أن النبي الله لما ذكر أن في أمته سبعين ألف يدخلون المجنة بغير حساب ولا عذاب وقال: (هم الذي لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون) قام عكاشة بن محصن فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: (أنت منهم)<sup>(۱)</sup>. ومن ذلك حديث ذكر النبي الله أويسا القرني وفيه قال: (فاسألوه أن يستغفر لكم).

وهذا النوع من التوسل إنما يكون في حياة من يطلب منه الدعاء، أما بعد موته فلا يجوز؛ لأنه لا عمل له.

التوسل الممنوع: هو التوسل إلى الله تعالى بما لم يثبت في الشريعة أنه وسيلة، وهو أنواع بعضها أشد خطورة من بعض، منها:

١ – التوسل إلى الله تعالى بدعاء الموتى والغــــائبين والاســـتغاثة بهـــم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٠١٣)، وصحيح مسلم برقم (٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٥٧٠٥)، وصحيح مسلم برقم (٢١٨).

وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات ونحو ذلك، فهذا مـــن الشــرك الأكبر الناقل من الملة.

٢ - التوسل إلى الله بفعل العبادات عند القبور والأضرحة بدعـــاء الله
 عندها، والبناء عليها، ووضع القناديل والستور ونحو ذلك، وهذا من الشرك
 الأصغر المنافي لكمال التوحيد، وهو ذريعة مفضية إلى الشرك الأكبر.

٣ - التوسل إلى الله بجاه الأنبياء والصالحين ومكانتهم ومنزلتهم عند الله، وهذا محرم، بل هو من البدع المحدثة؛ لأنه توسل لم يشرعه الله و لم يأذن به. قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ ۚ ﴾ (يونسن، ٥٠) ولأن جاه الصالحين ومكانتهم عند الله إنما تنفعهم هم، كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلّإِنسَانِ إِلَّامَاسَعَىٰ ﴾ (النحم: ٣٩)، ولذا لم يكن هذا التوسل معروفا في عهد النبي الله وأصحابه، وقد نص على المنع منه وتحريمه غير واحد من أهل العلم:

قال أبو حنيفة رحمه الله: (( يكره أن يقول الداعي: أسألك بحق فــــلان أو بحق أوليائك ورسلك أو بحق البيت الحرام والمشعر الحرام )).

#### د – شبهات وردها في باب التوسل.

قد يورد المخالفون لأهل السنة والجماعة بعض الشبهات والاعتراضات في باب التوسل؛ ليتوصلوا بها إلى دعم تقريراتهم الخاطئة، وليوهموا عوام المسلمين بصحة ما ذهبوا إليه، ولا تخرج شبهات هؤلاء عن أحد أمرين:

الأول: إما أحاديث ضعيفة أو موضوعة يستدل بها هؤلاء على ما ذهبوا إليه، وهذه يفرغ من أمرها بمعرفة عدم صحتها وثبوتها، ومن ذلك:

۱ – حدیث: (توسلوا بجاهی فإن جاهی عند الله عظیم)، أو (إذا سألتم الله فاسألوه بجاهی فإن جاهی عند الله عظیم)، وهو حدیث باطل لم

يروه أحد من أهل العلم، ولا هو في شهيء من كتب الحديث.

۲ - حدیث: (إذا أعیتكم الأمور فعلیكم بأهل القبور)، أو (فاستغیثوا بأهل القبور)، وهو حدیث مكذوب مفتری علی النبی تی باتفاق العلماء.

٣ - حديث: (لو أحسن أحدكم ظنه بحجر لنفعه)، وهو حديث باطل
 مناقض لدين الإسلام، وضعه بعض المشركين.

3 - حديث: (لما اقترف آدم الخطيئة قال: يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي، فقال: يا آدم وكيف عرفت محمدا و لم أخلقه؟ قال: يا رب لمساخلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحسب الخلق إليك، فقال: غفرت لك ولولا محمد مساخلقتك)(١)، وهو حديث باطل لا أصل له، ومثله حديث: (لولاك ما خلقت الأفلاك).

فمثل هذه الأحاديث المكذوبة والروايات المختلقة الملفقة لا يجوز لمسلم أن يلتفت إليها فضلا عن أن يحتج بها ويعتمدها في دينه.

الثاني: أحاديث صحيحة ثابتة عن النبي على يسيء هـؤلاء فهمـها ويحرفوها عن مرادها ومدلولها، ومن ذلك:

۱ – ما ثبت في الصحيح: (أن عمر بن الخطاب على كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب، فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا، قال: فيسقون)(٢).

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني ج١/٨٨ - ٢٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (١٠١٠).

ففهموا من هذا الحديث أن توسل عمر الهما كان المحديث أن توسل عمر الهم إنما كان المحديث الله عز وجل، وأن المراد بقول، (كنا نتوسل إليك بنبينا [أي بجاهه] فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا [أي بجاهه].

و بهذا يتبين أن الحديث ليس فيه متمسك لمن يقول بجـــواز التوســل بالذات أو الجاه.

٢ - حديث عثمان بن حنيف: (أن رجلا ضرير البصر أتى النبي الشخفة الله أن يعافيني، قال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لك، قال: فادعه، قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوه ويدعو الله الدعاء: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، إني توجهت

بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى لي، اللهم فشفعه في)، رواه الــــترمذي وأحمد وقال البيهقي إسناده صحيح (١).

ففهموا من الحديث أنه يدل على جواز التوسل بحاه النبي الله أو غيره من الصالحين، وليس في الحديث ما يشهد لذلك، فإن الأعمى قد طلب من النبي أن يدعو له بأن يرد الله عليه بصره، فقال له: (إن شئت صبرت وإن شئت دعوت)، فقال: فادعه، إلى غير ذلك من الألفاظ الواردة في الحديث المصرحة بأن هذا توسل بدعاء النبي الله ودعائه المستجاب، فإنه الله ببركة العلم هذا الحديث من معجزات النبي الله ودعائه المستجاب، فإنه الله ببركة دعائه لهذا الأعمى أعاد الله عليه بصره ولهنذا أورده البيسهقي في دلائل النبوة (٢).

وأما الآن وبعد موت النبي الله فإن مثل هذا لا يمكن أن يكون لتعلم دعاء النبي الله لأحد بعد الموت، كما قال النبي الله: (إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة حارية أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له)، رواه مسلم (٣).

والدعاء من الأعمال الصالحة التي تنقطع بالموت.

وعلى كل فإن جميع ما يتعلق به هؤلاء لا حجة فيه؛ إما لعدم صحته، أو لعدم دلالته على ما ذهبوا إليه.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي برقم (٣٥٧٨)، ومسند أحمد (١٣٨/٤).

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة للبيهقي (٦/٦١).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (١٦٣١).

المطلب السابع: الغلو.

أ - تعريفه: الغلو في اللغة هو مجاوزة الحد، بأن يزيد في حمد الشيء أو ذمه على ما يستحق.

وفي الشرع: هو مجاوزة حدود ما شرع الله لعباده سواء في العقيدة أو العبادة.

ب-حكمه: التحريم؛ لما جاء من النصوص في النهي عنه والتحذير منه وبيان سروء عواقبه على أهله في العاجل والآجل. قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَهُّلَ ٱلۡكِتَابِ لَا تَعَلُّمُ اللَّهِ إِلَّا ٱلۡحَقُّ ﴾ (النساء: ١٧١).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِتَكِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَالُحَقِ وَلَا تَشِيعُواْ أَهُواَءَ قَوْمِ قَدْضَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُواْ كَثِيرًا وَضَلُواْ عَن سَوَاءِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ (المائدة: ٧٧).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله على قال: (إياكم والغلو، فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين)، رواه أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي (١).

وعن ابن مسعود ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: (هلك المتنطعون)، قالها ثلاثا، رواه مسلم<sup>(۲)</sup>.

وعن عمر بن الخطاب ﷺ: أن رسول الله ﷺ قال: (لا تطروني كما

<sup>(</sup>١) المسند (٢/٧١)، والمستدرك (٦٣٨/١).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم برقم (۲٦٧٠).

أطرت النصارى عيسى ابن مريم، إنما أنا عبد الله ورسوله)، رواه البخاري<sup>(۱)</sup>.

والمراد بهذا الحديث، أي: لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كما غلت النصارى في عيسى فادعوا فيه الربوبية والألوهية، وإنما أنا عبد الله فصفوني بما وصفني به ربي، وقولوا: عبد الله ورسوله، فأبى الضلال إلا مخالفة لأمره وارتكابا لنهيه وناقضوه أعظم المناقضة فغلوا فيه وبالغوا في إطرائه وادعوا فيه ما ادعت النصارى في عيسى أو قريبا منه، فسألوه مغفرة الذنوب وتفريج الكروب وشفاء الأمراض ونحو ذلك مما هو مختص بالله وحده لا شريك له، وكل ذلك من الغلو في الدين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٤٥).

# المبحث الرابع: الشركوالكفر وأنواعمها وفيه مطالب

ما من ريب أن في معرفة المسلم للشرك والكفر وأسبابهما ووسائلهما وأنواعهما فوائد عظيمة، إذا عرفها معرفة يقصد من ورائها السلامة من هذه الشرور والنجاة من تلك الآفات، والله سبحانه يحب أن تعرف سبيل الحق لتحب وتسلك، ويحب أن تعرف سبل الباطل لتحتنب وتبغض، والمسلم كما أنه مطالب بمعرفة سبيل الخير ليطبقها، فهو كذلك مطالب بمعرفة سبيل الخير ليطبقها، فهو كذلك مطالب بمعرفة سبل الشر ليحذرها، ولهذا ثبت في الصحيحين عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما أنه قال: «كان الناس يسألون رسول الله على عن الخير وكنت أساله عن الشر مخافة أن يدركني»(١).

ويقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «إنما تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية».

والقرآن الكريم مليء بالآيات المبينة للشرك والكفر والمحذرة من الوقوع فيهما، والدالة على سوء عاقبتهما في الدنيا والآخرة، بل إن ذلك مقصد عظيم من مقاصد القرآن الكريم والسنة المطهرة، كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ نُفُصِّلُ ٱلْأَيْكَ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ (الأنعام: ٥٥).

وفيما يلي ذكر لبعض المطالب المهمة المتعلقة بهذا الجانب.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٠٨٤)، وصحيح مسلم برقم (١٨٤٧).

## المطلب الأول: الشرك.

أ - تعريفه: يطلق الشرك في اللغة على التسوية بين الشيئين.

وله في الشرع معنيان: عام وحاص.

المعنى العام: تسوية غير الله بالله فيما هو من خصائصه سبحانه،
 ويندرج تحته ثلاثة أنواع:

الأول: الشرك في الربوبية، وهو تسوية غير الله بالله فيمـــا هــو مــن خصائص الربوبية، أو نسبة شيء منها إلى غيره، كالخلق والرزق والإيجـــاد والإماتة والتدبير لهذا الكون ونحو ذلك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْزُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَـٰهَ إِلَّاهُوَ فَأَنَّ ثُوَّ فَكُونَ ﴾ (فاطر: ٣).

الثاني: الشرك في الأسماء والصفات، وهو تسوية غير الله بالله في شيء منها، والله تعالى يقول: ﴿ لَيْسَكِمِثْلِهِ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ

الثالث: الشرك في الألوهية، وهو تسوية غير الله بالله في شــــيء مــن خصائص الألوهية، كالصلاة والصيام والدعاء والاستغاثة والذبـــح والنـــذر ونحو ذلك.

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ أَللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴿ البقرة:١٦٥).

۲ – المعنى الخاص: وهو أن يتخذ لله ندا يدعوه كما يدعو الله ويسأله الشفاعة كما يسأل الله ويرجوه كما يرجو الله، ويحبه كما يحب الله، وهـــذا هو المعنى المتبادر من كلمة «الشرك» إذا أطلقت في القرآن أو السنة.

ب - الأدلة على ذم الشرك وبيان خطره.

لقد تنوعت دلالة النصوص على ذم الشرك والتحذير منه وبيان خطره وسوء عاقبته على المشركين في الدنيا والآخرة.

١ - فقد أخبر الله سبحانه أنه الذنب الذي لا يغفره إلا بالتوبة منه قبل الموت، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرَكُ ﴾ (النساء: ٤٨).

٢ - ووصفه بأنه أظلم الظلم، فقال تعالى: ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾
 (لقمان: ١٣).

٣ - وأخبر أنه محبط للأعمال، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ
 مِن قَبْلِكَ لَيْنَ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ (الزمر: ٦٥).

٤ - ووصفه بأن فيه تنقصا لرب العالمين ومساواة لغيره به، فقال تعالى:
 ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونَ \* تَاللّهِ إِنكُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ \* إِذْنُسُوِّيكُمُ
 بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (الشعراء:٩٦ - ٩٨).

٥ - وأخبر أن من مات عليه يكون مخلدا في نار جهنم، فقال تعالى:
 ﴿ إِنَّهُ رُمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ
 أنصار ﴾ (المائدة: ٧٢).

إلى غير ذلك من أنواع الأدلة، وهي كثيرة جدا في القرآن الكريم.

### ج- سبب وقوع الشرك:

إن أصل الشرك وسبب وقوعه في بني آدم هـــو الغلــو في الصــالحين

المعظمين، وتحاوز الحد في إطرائهم ومدحهم والثناء عليهم، قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَانْذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمُ وَلَانْذَرُنَّ وَذًا وَلَاسُواعًا وَلَايَغُوثَ وَيَعُوفَ وَنَسُرًا \* وَقَدُ أَضَلُواْ كَثِيرًا وَلَا نُؤِدِالظَّالِمِينَ إِلَّاضَلَلًا ﴾ (نـوح:٢٣-٢٤).

فهذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح لما ماتوا جعلوا لهم أصناما على صورهم وسموها بأسمائهم قاصدين بذلك تعظيمهم وتخليد ذكرهم وتذكر فضلهم إلى أن آل بحم الأمر إلى عبادةم.

ويشهد لهذا ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت للكلب بدومة الحندل، وأما سواع فكانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجوف عند سبأ، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا وسموها بأسمائهم ففعلوا فلم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسخ (۱) العلم عبدت» (۱).

روى ابن جرير الطبري عن محمد بن قيس عند قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا لَهُ مَا لَوْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) (ونسخ العلم) أي علم تلك الصور بخصوصها.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٩٢٠).

وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدو لهم وهمم يسقون المطر، فعبدوهم»(١). فجمعوا بين فتنتين:

الأولى: العكوف عند قبورهم.

الثانية: تصوير صورهم ونصبها في مجالسهم والجلوس إليها.

فبهذا وقع الشرك لأول مرة في تاريخ البشرية فهما أعظم وسائل الشرك في كل زمان ومكان.

د - أنواع الشرك: ينقسم الشرك إلى قسمين: أكبر وأصغر.

الشرك الأكبر: هو اتحاذ ند مع الله يعبد كما يعبد الله، وهـــو ناقل من ملة الإسلام محبط للأعمال كلها، وصاحبه إن مات عليه يكـــون مخلدا في نار جهنم لا يقضى عليه فيموت ولا يخفف عنه من عذاها.

أنواع الشرك الأكبر: وينقسم الشرك الأكبر إلى أربعة أنواع:

العبادة، بل هو لب العبادة كما قال النبي ﷺ: (الدعاء من أعظه أنواع العبادة، بل هو لب العبادة كما قال النبي ﷺ: (الدعاء هو العبادة)، رواه أحمد والترمذي وقال حديث حسن صحيح (١)، قال الله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي آَسْتَجِبُ لَكُمْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْ رُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (غافر: ٦٠).

ولما ثبت أن الدّعاء عبادة، فصرفه لغير الله شرك، فمن دعا نبيا أو ملكا أو وليا أو قبرا أو حجرا أو غير ذلك من المخلوقين فهو مشرك كافر، كما

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٢/٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٢٦٧/٤)، وسنن الترمذي برقم (٢٩٦٩).

قال تعالى : ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَى هَا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَلَاِنَّمَا حِسَا بُهُ عِندَر يَبِهِ عَ إِنَّـ هُ رَلَا يُفْلِهِ عَلَى الْمُومِنون:١١٧).

ومن الأدلة على أن الدعاء عبادة وأن صرفه لغير الله شرك قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْفِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَّىٰهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمَ يُشْرِكُونَ ﴾ (العنكبوت:٦٥) ، فأخبر عن هؤلاء المشركين بأنهم يشركون بالله في رخائهم، ويخلصون له في كربهم وشدهم، فكيف بمن يشرك بالله في الرخاء والشدة عياذا بالله.

وهذا النوع من الشرك دقيق الأمر بالغ الخطورة.

قال الله تعالى: ﴿ اَتَّفَ دُوَا أَخْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ اَبَامِن دُونِ اللهِ وَاللهِ اللهِ تعالى: ﴿ اللَّهِ وَالْمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وتفسير الآية الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء والعباد في المعصية (أي ي تبديل حكم الله) لا دعاؤهم إياهم، كما فسرها النبي العدي بن حاتم لما سأله فقال: لسنا نعبدهم؟ فذكر له أن عبادهم طاعتهم في المعصية (في تبديل حكم الله)، فقال: (أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه)، وال : بلى. قال: (فتلك عبادهم)، رواه الترمذي وحسنه، والطبراني في المعجم الكبير (۱).

## ٢ - النوع الثاني من أنواع الشرك، الشرك الأصغر:

وهو كل ما كان ذريعة إلى الشرك الأكبر ووسيلة للوقوع فيه أو ما حاء في النصوص تسميته شركا ولم يصل إلى حد الأكبر، وهو يقع في هيئة العمل وأقوال اللسان. وحكمه تحت المشيئة كحكم مرتكب الكبيرة.

ومن أمثلته ما يلي:

أ – يسير الرياء، والدليل ما رواه الإمام أحمد وغيره عن النبي الله أنسه قال: (إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر)، قالوا: ومسا الشسرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: (الرياء، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا حسازى

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي برقم (٣٠٩٥)، والمعجم الكبير للطبراني (٩٢/١٧).

الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظروا هل تحدون عندهم جزاء)(١).

ب – قول: «ما شاء الله وشئت»، روى أبو داود في سننه عن النـــــي ﷺ: (لا تقولوا ما شـــــاء الله ثم شـــاء فلان) (٢).

ج- قـول: «لـولا الله وفـلان»، أو قول: «لـولا البـط لأتانـا اللصوص»، ونـحو ذلك، روى ابـن أبـي حاتم في تفسيره عـن ابـن عبـاس رضـي الله عنهما في معنى قـوله تعـالى: ﴿ فَكَلَّ بَحْعَ لُوالِلّهِ عَلَا الله عنهما في معنى قـوله تعـالى: ﴿ فَكَلَّ بَحْعَ لُوالِلّهِ الله الله عنه الله عنه مـن الله عنه الله على مفاة سـوداء في ظلمة الليـل، وهـو أن تقـول: والله وحياتـك يـا فلانـة وحياتي، وتقول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصـوص، وقول الرجل لأصحابه: مـا شـاء الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان، لا تجعل فيها فلانا، هذا كلـه بـه شرك» "".

#### الفرق بين الشرك الأكبر والأصغر:

بين الشرك الأكبر والأصغر فروق عديدة، أهمُّها ما يلي:

١ - أن الشرك الأكبر لا يغفر الله لصاحبه إلا بالتوبة، وأما الأصغر
 فتحـــت المشيئة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (٤٢٨/٥)، قال المنذري إسناده حيد، الترغيب والترهيب (٤٨/١)، وقال الهيثمي رحالـــه رحال الصحيح، مجمع (٢٠٢١).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٤٩٨٠)، قال الذهبي في مختصر البيهقي (٢/١٤٠/١) إسناده صالح.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي حاتم (٦٢/١).

٢ - أن الشرك الأكبر محبط لجميع الأعمال، وأما الأصغر فلل يحبط إلا العمل الذي قارنه.

٣ - أن الشرك الأكبر مخرج لصاحبه من ملة الإسلام، وأما الشرك
 الأصغر فلا يخرجه منها.

٤ - أن الشرك الأكبر صاحبه خالد في النار ومحرمة عليه الجنة،
 وأما الأصغر فكغيره من الذنوب.

#### المطلب الثاني: الكفر.

أ - تعريفه: الكفر لغة يطلق على الستر والتغطية.

وشرعا: ضد الإيمان، وهو: عدم الإيمان بالله ورسوله، سواء كان معه تكذيب، بل عن شك وريب، أو إعراض عن ذلك حسدا وكبرا أو اتباعا لبعض الأهواء الصارفة عن اتباع الرسالة.

#### ب - أنواع الكفر:

الكفر نوعان: كفر أكبر، وكفر أصغر.

فالكفر الأكبر هو الموجب للخلــود في النـار، والأصغــر موجــب لاستحقاق الوعيد دون الخلود.

#### أولا: الكفر الأكبر.

وهو خمسة أنواع:

١ - كفر التكذيب، وهو اعتقاد كذب الرسل عليهم السلام،
 فمن كذبهم فيما جاؤوا به ظاهرا أو باطنا فقد كفر، والدليل قوله تعلى

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ حَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ ۚ أَلَيْسَ فِجَهَنَّمَ مَثْوَى لِّلْحَنْفِرِينَ ﴾ (العنكبوت:٦٨).

٢ - كفر الإباء والاستكبار، وذلك بأن يكون عالما بصدق الرسول، وأنه جاء بالحق من عند الله، لكن لا ينقاد لحكمه ولا يذعن لأمره، استكبارا وعنادا، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي وَاسْتَكُبَرُوكِانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ (البقرة:٣٤).

٣ - كفر الشك، وهو التردد، وعدم الجزم بصدق الرسل، ويقال لـــه
 كفر الظن، وهو ضد الجزم واليقين.

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّ تَهُ، وَهُو ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن بَيدَ هَذِهِ قَالَدُهُ ﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَينٍ رُّدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَّ خَيرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا \* قَالَ لَهُ مَا جَهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَ أَكَفَرْتَ بِالَّذِى خَلَقَكَ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ سَوَّنِكَ رَجُلًا \* لَكِمَنَا هُوَاللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَبِي أَحَدًا ﴾ (الكهف:٥٥ - ٣٥).

كفر الإعراض، والمراد الإعراض الكلى عن الدين، بأن يعسرض بسمعه وقلبه وعلمه عما جاء به الرسول على والدليل قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾ (الأحقاف:٣).

حفر النفاق، والمراد النفاق الاعتقادي بأن يظهر الإيمان ويبطن الكفر (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ عَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطْبِعَ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ (المنافقون:٣).

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢/٦/١).

#### والنفاق على ضربين:

۱ - نفاق اعتقاد وهو كفر أكبر ناقل من الملة وهـو سـتة أنـواع: تكذيب الرسول، أو تكذيب بعض ما جاء به، أو بغض الرسول، أو بغض ما جاء به، أو المسرة بانخفاض دين الرسول، أو الكراهية لانتصـار ديـن الرسول.

٢ – ونفاق عملي وهو كفر أصغر لا ينقل من الملة، إلا أنه جريمة كبيرة وإثم عظيم، ومنه ما ذكره النبي في الحديث حيث قال: ((أربع من كن فيه كان منافقا خالصا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فحر) متفق عليه (۱).

#### ثانيا: الكفر الأصغر

وهو لا يخرج صاحبه من الملة ولا يوجب الخلود في النار وإنما عليه الوعيد الشديد، وهو كفر النعمة، وجميع ما ورد في النصوص من ذكر الكفر الذي لا يصل إلى حد الكفر الأكبر. ومن الأمثلة عليه:

ما ورد في قـوله تعـالى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَيَةً كَانَتُ ءَامِنَـةً مُطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَ قَهَا اللَّهُ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤)، وصحيح مسلم برقم (٥٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٣).

لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَاكَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (النحل:١١٢).

وفي قوله ﷺ: (اثنتان في الناس هما بهم كفر، الطعن في النسب والنياحـة على الميت)، رواه مسلم(١).

وفي قوله ﷺ: ( لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض)، رواه البخاري ومسلم<sup>(۱)</sup>.

فهذا وأمثاله كفر دون كفر وهو لا يخرج من الملة الإسلامية.

لقوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِهِ فَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَ تَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعَتَ إِلَىٰٓ آَمْرِاللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلِّتِي بَنْغِي حَتَّى تَفِي ٓ إِلَىٰٓ آَمْرِاللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللّه يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ إِلَّا لَعَدْلِ وَأَقْسِطُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَاللَّهُ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠٠٩) ، فسماهم الله عز وجل مؤمنين مع الاقتتال.

ولقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشَرِكُ بِهِ عَلَيْهِ النَّسَاء: ٤٨)، فدلت الآية وَمَن يُشَرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَكَ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٤٨)، فدلت الآية الكريمة على أن كل ذنب دون الشرك تحت المشيئة أي إن شاء الله عذب بقدر ذنبه وإن شاء عفا عنه من أول وهلة، إلا الشرك به فإن الله لا يغفره كما هو صريح في الآية وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مُن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّا النَّهُ النَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأُونَهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٦٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (١٢١)، وصحيح مسلم برقم (٦٥).

# المبحث الخامس: ادعاء علم الغيب وما يلحق بـه

الغيب هو كل ما غاب عن العقول والأنظار مــن الأمــور الحــاضرة والماضية والمستقبلة، وقد استأثر الله عز وجل بعلمه واختص نفسه ســـبحانه بذلك.

قال الله تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (الكهف:٢٦)، وقال تعالى: ﴿ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (الكهف:٢٦)، وقال تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَا لَهُ قَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرعد: ٩).

فلا يعلم الغيب أحد إلا الله، لا ملك مقرب ولا نبي مرسل فضلا عمن هو دونهما.

قال الله تعالى عن نوح عليه السلام: ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ (هود: ٣١)، وقال تعالى عن هود عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللّهِ وَأُبَلِّغُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ٤ ﴾ ( الأحقاف: ٣٢ ) ، وقال تعالى لنبيه عينداً اللّهِ وَأُبَلّغُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ٤ ﴾ ( الأحقاف: ٣٢ ) ، وقال تعالى لنبيه عمد عليه الصلاة والسلام: ﴿ قُل لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾ (الأنعام: ٥٠)، وقال تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْفَيْبَ ﴾ (الأنعام: ٥٠)، وقال أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلاّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ \* قَالُواْ سُبْحَنكَ لا عِلْمَ النَّا إِلَّا مَاعَلَمْ تَنَا أَلْهَا أَنْبَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (البقرة: ٣١ - ٣٢).

ثم إنه سبحانه قد يطلع بعض خلقه على بعض الأمور المغيبة عن طريــق

الوحي، كما قال تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ عِ ٱحدًا \* إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ بِيَسْلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا \* لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبَلغُوا لَرَبِهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءِ عَدَدًا ﴾ (الجن: ٢٦-٢٨)، وهذا من الغيب النسبي الذي غياب علمه عن بعض المخلوقات دون بعض، أما الغيب المطلق فلا يعلمه إلا هو سبحانه، ومن ذا الذي يدعي علمه وقد استأثر الله به.

ولهذا فإن الواحب على كل مسلم أن يحذر من الدحاجلة والكذابين المدعين لعلم الغيب المفترين على الله، الذين ضلوا في أنفسهم وأضلوا كثيرا وضلوا عن سواء السبيل، كالسحرة والكذابين والمنجمين، وغيرهم.

وفيما يلي عرض لجملة من أعمال هؤلاء التي يدعون بها علم الغيب، ويضلون بها عوام المسلمين وجهالهم، ويفسدون بها عقيدتهم وإيمالهم.

١ - السحر: وهو في اللغة ما خفي ولطف سببه.

وفي الاصطلاح هو عزائم ورقى وعقد يؤثّر في القلوب والأبدان، فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه بإذن الله، وهو كفر، والساحر كافر بالله العظيم، وما له في الآخرة من خلاق، قال الله تعالى: ﴿ وَاتَبْعُواْ مَاتَنْلُواْ الشَّيَّطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَاكَفَر سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ الشَّيَطِينَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا وَمَا يُعَلِّمُوا وَمَا يُعَلِّمُونَ وَمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الشَّيَ عَلَى مُلْكِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَمَا يُعَلِّمُونَ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا يِإِذْنِ اللّهَ وَيَنْعَلَمُونَ مَا مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَعْمَلُوا لَكُونَ الشَّيْلَةُ مَا لَكُ وَيَعْمَامُونَ مَا يَنْ الْمَرْعِ وَزَوْجِهِ وَمَاهُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلّا يِإِذْنِ اللّهَ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَشَرَقُهُ مُ وَلَا يَنْفَعُهُمُ وَلَا يَنْفُوا لَكُونَ الشَّرَعُهُ مَالَهُ فِي الْلَاحِونَ وَاللهِ عَلْمُوا لَمَنِ الشَّرَعُهُ مَا لَهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا يَنْفُعُهُمُ وَلَا يَنْفُعُهُ مُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ الله

ومنه النفث في العقد، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَكَقِ \* مِن شَرِّ مَاخَلَقَ \* وَمِن شَرِّغَاسِقِ إِذَا وَقَبَ \* وَمِن شُكِرِّ ٱلنَّفَ ثَنْتِ فِ ٱلْمُقَدِ \* وَمِن شُكِرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾.

التنجيم: وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية التي لم تقع، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: (( من اقتبس علما من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ))، رواه أبو داود (۱).

**7**-**زجر**الطير والخط في الأرض: فعن قطن بن قبيصة عن أبيه قال: سمعت رسول الله <math>**2**يقول: (( العيافة والطيرة والطرق من الجبت )) (٢)، أي من السحر، والعيافة زجر الطير والتفاؤل والتشاؤم بأسمائها وأصواتها وممرها، والطرق الخط يخط في الأرض، أو الضرب بالحصى وادعاء علم الغيب.

الكهانة: وهي ادعاء علم الغيب، والأصل فيها استراق الجنن السمع من كلام الملائكة فتلقيه في أذن الكاهن.

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (( من أتى كاهنـــــا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنـــزل على محمد ﷺ )) رواه أبو داود وأحمـــد والحاكم (٣).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٣٩٠٥).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٣٩٠٧)، ومسند أحمد (٤٧٧/٣).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود (٢ ٩٠٤)، ومسند أحمد (٢ / ٢٩/٢)، المستدرك (٥٠/١) قال الحاكم صحيح على شــــرط الشيخين ووافقه الذهبي.

• - كتابة حروف أبا جاد: وذلك بأن يجعل لكل حرف منها قــــدرا معلوما من العدد ويجري على ذلك أسماء الآدميين والأزمنـــة والأمكنـــة، ثم يحكم عليها بالسعود أو النحوس ونحو ذلك.

قال ابن عباس رضي الله عنهما في قوم يكتبون أبا جاد، وينظرون في النجوم: (( ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق ))، رواه عبد الرزاق في المصنف(١).

٦ - القراءة في الكف والفنجان ونحو ذلك مما يدعي به بعض هــؤلاء معرفة الحوادث المستقبلة من موت وحياة وفقر وغنى وصحة ومرض ونحــو ذلك.

٧ - تحضير الأرواح: ويزعم أربابه أنهم يستحضرون أرواح الموتى ... ويسألونها عن أحبار الموتى من نعيم وعذاب وغير ذلك، وهو نـــوع مــن الدجل والشعوذة الشيطانية، ويراد منها إفساد العقائد والأخلاق والتلبيــس على الجهال وأكل أموالهم بالباطل والتوصل إلى دعوى علم الغيب.

٨ – التطير: وهو التشاؤم بالسوانح والبوارح مـــن الطــير والظبــاء وغيرها، وهذا باب من الشرك وهو من إلقاء الشيطان وتخويفه.

فعن عمران بن حصین مرفوعا: ((لیس منا من تطیر أو تطیر له، أو تكهن أو تكهن له، أو سحر أو سحر له، ومن أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد الله المنازار(٢).

<sup>(</sup>١) المصنف (١١/٢٦).

<sup>(</sup>٢) مسند البزار (٥٢/٩) (٣٥٧٨)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١١٧/٥) رجاله رجال الصحيح.

والله المسؤول أن يصلح أحوال المسلمين، ويمنحهم الفقـــه في الديــن، ويعيذهم من خداع المجرمين وتلبيس أولياء الشياطين.